


couverture : Trouvé 934
© Comme des fous, 2025



a Joan avec qui j’ai partagé un peu de folie.



« Et si je n’étais pas folle... »

La normalité et ma marginalité subie sont pour
moi comme pour d’autres une source de question-
nements, de réflexions et peut-étre méme d’an-
goisses sans fin. Pourtant quoi de mieux en cette
premicre partie de 21éme siécle que d’étre folle ?

Certainement,ilyales 5,10 ou 15 ans de trous noirs que
nous traversons tous avant de parvenir a une forme ou
une autre de stabilité psychique, intellectuelle, sociale
(d’autres diraient rétablissement). Certainement, il y
a les épisodes ou 'on n’a plus été soi-méme et ou on
a créé des dommages parfois irréversibles. Certaine-
ment, nous vivons aujourd’hui dans une forme de pré-
carité professionnelle. Certainement, les 81% de ceux
qui ne travaillent pas vivent d’allocations et leurs reve-
nus ne dépassent pas le seuil de pauvreté de 900€. ..
Certainement, nous sommes fortement stigmatisés.

Mais pourtant, a titre personnel, je ne regrette pas
d’étre folle. C’est parce que je suis ou que j’ai été folle
que j’ai commencé des activités créatrices. C’est pour
me prouver que je ne vivais pas hors de la raison carté-
sienne, que j’étais aussi du bon c6té du grand partage
entre folie et raison, que j’ai commencé a développer
des sites web seule, que j’ai écris un roman, et d’autres
bribes romanesques ¢a et la, que j’ai repris des études
a 30 ans pour finir par obtenir une licence, un master.

4



C’estpourmesortirdel’ornieredelaliberté qu’il fautap-
prendre a gérer, quej’ai rencontré de nombreuses belles
personnes qui m’ont permis de grandir et de deve-
nir moi-méme, que j’ai appris a vivre réellement
normalement, avec des relations sociales saines et
une vie autonome, et que j’ai trouvé my way of life.

Loin des canons de 'ultra-capitalisme, je me suis inven-
tée une vie de sociabilités annexes que d’autres diront
marginales, j’ai appris a prendre le temps de vivre, a
prendre soin de moi et a rechercher non pas la perfor-
mance ou la réussite sociale (qui nous sontinterdites en
ce monde), mais une forme de bonheur de vivre et de
ne pas souffrir. J’ai le sentiment que malgré la précarité
économique, ce temps disponible pour se découvrir,
se connaitre, cette opportunité d’avoir le temps de de-
venir soi et pas un autre, constitue la véritable richesse
de nous autres, les fous qui vont mieux voire bien.



Le fou, marginal naturel

Si les rencontres sont celles qui forgent ce que cha-
cun de nous devient jour aprés jour, certaines plus
que d’autres forment, déforment ou transforment
ce que nous sommes a long terme, peut-étre méme
a jamais. J’ai eu I'occasion de vivre un moment, des
moments avec 'un de ceux qui ont délibérément
choisi leur statut marginal, 'un de ceux qui ont fait
de cette position en marge de la société telle que la
plupart la vivent, un choix, une éthique, une esthé-
tique de P'existence dirait certains philosophes. Cest
cette personne qui un jour me dit a peu pres dans ces
termes que j’étais en tant que “folle” une personne,
et une personne qui avait pour qualité “ de ne méme
pas avoir choisi sa marginalité pour la vivre, mais
bien d’étre biologiquement inadapté voire inapte a
un systeme social et sociétal hiérarchisé et violent qui
participe de la destruction lancinante de la part d’hu-
manité et de singularité qui peut exister en nous ”
Ce ne sont peut-¢tre pas fidélement ces termes qu’il
utilisa mais c’était bien le sens de ce qu’il exprimait.

C’est sur cette réflexion qu’est apparu chez moi, un
processus d’auto-réhabilitation, une mise au jour po-
sitive de ma propre personne. Un sorte de mécanisme
s’est enclenché par lequel la folie m’apparut alors
comme une caractéristique humaine de celui qui ré-
siste et qui ne peut instinctivement pas faire autrement

6



que se constituer en révolté naturel face a une oppres-
sion systémique d’un social écrasant. De ce jour, je
suis devenue autre et je suis intimement persuadée
que la révolte du fou, préalable comme dans d’autres
domaines, a son émancipation et a son autonomie est
un ¢élément clé de ce que certains nomment le rétablis-
sement. C’est dans le domaine de la santé mentale et
de la psychiatrie dans une moindre mesure, que pointe
le concept de rétablissement. Et comme il apparait
pour la plupart de ses défenseurs comme un concept
essentiellement de psychologie, de science de I’édu-
cation ou de sociologie de la santé, une acceptation
politique, philosophique et sociétal du rétablissement
semble ¢ludée au profit d’un versant médicalo-centré.

Pourtant si 'on transforme Iacceptation courante en
acceptation profane, on peut instinctivement pen-
ser le rétablissement comme la réhabilitation du fou
dans la société. On peut imaginer qu’une forme de
participation pleine et reconnue du fou ou de la folle
dans nos sociétés passerait par une forme de réta-
blissement de ses droits, de son statut de personne et
de citoyen, voire de sa pleine place dans la cité. Et si
aujourd’hui, les droits sont trop souvent bafoués, le
statut de personne remis en question sous le poids de
la stigmatisation, le statut de citoyen en mal de repré-
sentation politique et de moyens pour les fous d’exer-
cer leurs pleins droits civiques parfois, la pleine place
dans la cité remise en question par la psychophobie
ambiante ; il serait probablement intéressant de réflé-

7



chir au rétablissement de ’homme fou, de la femme
folle dans nos systemes sociaux. Et s’il semble qu’au-
jourd’hui un fauteuil roulant soit plus society-friendly
qu’une boite de neuroleptiques, peut-étre cela vaut-
il le coup de tenter de penser le rétablissement en
termes de statut humain et de dignité des personnes
plus qu’en termes sanitaires ou médicosociaux.

Aujourd’hui, le fou relégué généralement dans des es-
paces dit “adaptés”, fait méme souvent de sa folie une
profession, un statut social. Pourtant, la révolte contre
cette assignation a résidence dans des espaces adaptés
me parait la premiére étape vers 'acceptation de soi et
d’un soi qui s’accorde a admettre sa part de folie, et
je le crois de marginalité. Peut-on sortir de I'autostig-
matisation sans se révolter contre un monde qui nous
relegue ? Peut-on lutter contre ce regard noir et nocif
sans révolte contre lui ? Peut-on se construire aussi,
sans admettre que la société dans laquelle nous vivons
nous juge négativement ? Peut-on grandir humaine-
ment sans voir 'inéluctable relégation au rang de mar-
ginaux que fait aujourd’hui la société frangaise avec ses
fous et ses folles ? Dans ce que les psychiatres nom-
ment le déni, qui est dans la logique du rétablissement
en santé le premier dépassement a effectuer pour en-
trer dans un processus de (re)contruction de soi, peut-
on se voiler la face sur la place effective du fou dans
ce monde ? Est-il possible de nier que les personnes
concernées par une forme ou une autre de folie sont
en marge d’un monde qui a choisi de les y cantonner ?

8



A mon sens, sans révolte, sans résistance a I'oppres-
sion de la machine, de la mécanique des systemes et
institutions psychiatriques, il n’est pas possible de
parvenir a un rétablissement ne serait-ce que sani-
taire et individuel. Et sans révolte et résistance col-
lective, il ne sera, je pense, jamais possible de donner
une place soutenable au fou dans nos systemes so-
ciaux. Nous ne pourrons parler de réhabilitation, de
rétablissement a P'échelle sociétale que lorsque nos
mondes seront a méme d’assumer avoir des fous et
des folles parmi eux, quand il sauront leur donner une
place supportable pour tous et quand ces mondes ac-
cepteront la part d’humanité, d’aléatoire et de vivant
des hommes qui les composent. La folie révele forte-
ment et violemment pour soi et pour les autres, une
forme de vie déviant la norme moyenne des indivi-
dus. Cette révélation de I'aléatoire est déja un élément
du rejet de la folie aux marges de notre monde qui
refuse par son capitalisme prévisionnel voire prédic-
tif les libertés du comportement humain. Mais avec
la folie, ce qui effraie nos mondes, c’est 'imprévisi-
bilité totale, oui, mais aussi et probablement sur-
tout le fait que cet part d’imprévu est lié a la pensée,
centre de nos existences pour nos esprits cartésiens.

En ce sens, la relégation du fou aux marges de la
société capitaliste semble logique. Exclu du monde
du travail, mais comme d’autres populations dites
vulnérables, mais surtout reléguée, le fou reste
profondément biologiquement résistant au traite-

9



ment capitaliste que ce monde tente de marquer
en nous. Mais paradoxalement, ce n’est pas en ten-
tant d’entrer dans ce moule de la normalité que le
fou va mieux, peut-étre parce quil faut qu’il ad-
mette sa part d’anormalité, de résistance biologique
a ce monde et donc sa marginalité intrinseque.
Donc oui, la marginalité est peut-Etre une issue préfé-
rable a la normalité qui blesse jour apres jour. La vie
en marge est probablement subie pour la plupart des
fous et folles, mais lorsqu’elle mute en marginalité dé-
libérée, lorsqu’elle devient un choix voire un mode de
vie, elle est porteuse de la pleine acceptation, et gestion
de sa folie au plan personnel, et lorsqu’elle devient un
choix collectif elle peut devenir porteuse d’un chan-
gement majeur de la société dans laquelle elle émerge.

Alors oui, le fou, que sont certains, la folle, que je suis
et que sont d’autres, peuvent porter en eux les germes
d’un changement de regard, de traitement qui leur est
réservé en portant cette révolte, cette résistance a nos
sociétés d’ultraviolence humaine, psychique et phy-
sique. Ils peuvent peut-étre méme porter en eux les
germes d’une société nouvelle ou ’homme productif
cedela place al’homme créateur, dans ce qu’il, ce qu’elle
peut construire pour ce monde, donner 'exemple des
usages qui seraient fait du revenu universel, sorte d’al-
location handicap pour un monde ot nous serions deés
lors un peu tous en marge de ce capitalisme dévorant.

10



L’AAH

Si certains refusent de percevoir Iallocation adulte
handicapé (dite AAH), parce qu’elle les assimile aux
fous, parce qu’elle les assigne au statut social de «
COTO », parce qu’elle est aussi stigmatisante, parce
qu’elle est une étiquette dont on se défait difficile-
ment, parce qu’elle semble donner en quelque sorte le
métier de psychiatrisé ; il me semble qu’elle peut étre
vue aussi comme une opportunité de résistance a cette
lourde machine qu’est 'administration psychiatrique.

Percevoir, PAAH c’est sortir d’une forme de normali-
té rassurante, c’est peut-Etre pour certains se résigner
a faire partie de ce monde. Parce que PAAH nous
place sur le bord de la route, peut-étre qu’elle exclut
quelque part. Mais elle est aussi Popportunité d’une
autre vie. Elle permet une autonomie, une sortie d’un
diktat du travail. Elle rend possible une vie parallele,
en marge mais néanmoins, elle libere du travail. Et
si ’évolution de chaque personne qui la percoit, la
victoire réelle des mouvements d’usagers passe aussi
et surtout par Iintégration pleine et entiere des fous
dans la société en tant que citoyens pleins et entiers, en
tant que personne admise dans sa différence, le che-
min semble encore long. D’autant plus long qu’une
part des personnes concernées par des troubles psy-
chiques (de tous ordres) restent dans la difficulté
quand il s’agit de travailler comme tout un chacun.

11



Alors oui, intégrer les fous dans la cité constitue un
enjeu majeur pour les mouvements d’usagers et les
avancées demandées a nos sociétés, mais cela parait
compliqué. Je crois impossible de passer par le travail
et le salariat pour faire avancer les causes liées a la
psychiatrie et a la folie. Gagner sur ce terrain me parait
une stratégie dangereuse pour nous, tres dangereuse
pour I'image de la folie et pernicieuse politiquement.
11 est dangereux de croire que le travail est accessible
au plus grand nombre et dangereux de nous salir
I'image déja terne de la folie par des échecs dans un
monde du travail devenu d’une violence fatale pour
certains hypersensibles. Ce travail déja toxique pour
les non-psychiatrisés, déja nocif humainement ne me
parait pas ¢tre un moyen de faire avancer les regards a
une échelle large. Peut-étre que certains d’entre nous y
parviennent et c’est tant mieux. Mais il s’agit la d’une
part des personnes concernées et non leur totalité.
Grand est le risque d’en laisser sur le bas coté, grand
est le risque d’échec global d’une stratégie d’assimila-
tion du fou ou de la folle par le travail salarié¢ ordinaire.

Le monde du travail et faire entrer les « patients »
dans lentreprise et/ou le salariat me parait une stra-
tégie de moyen de déstigmatisation et d’acceptation
de nos personnes dans nos différences totalement
vouée a P’échec. Et si le travail constitue un but en
sol, un objectif pour 'intégration des personnes, alors
la, nous avons perdu le sens politique de notre com-
bat et de notre lutte pour les droits. La place dans

12



la cité, dans le monde, dans la vie commune ne doit
pas passer par une intégration professionnelle méme
si elle fait réver certains. La société doit accepter le
fou dans sa différence, dans son incapacité parfois a
se conformer aux normes établies et le travail en fait
partie. Révélateur des défaillances a intégrer de nos
systemes basés sur I’économie, le fou rappelle par
son essence la part de vivant, d’aléatoire de nos étres
et tend a dessiner les limites du possible, de I’admis-
sible sur P’étre humain. Oppressé, 'homme résiste
face aux systemes capitalistico-inhumain qu’on nous
propose, qu’on nous impose. Il est Parchétype de
’homme résistant, celui qui sans se dresser en résis-
tance dessine les limites de I'inhumanité de ce monde.

Et plus, qu’en sera-t-il si le fou, non seulement par sa
forme de résistant naturel et natif de nos systemes
politiques, se dresse volontairement et assume son
statut de trublion. Peut-étre souléverait-il les mon-
tagnes de la dénonciation dun systéme qui finale-
ment rend fou, les fous et les autres. Héros malgré
lui d’une résistance a I'inhumanité de nos mondes.
Et si en systémique familiale, on dit que le fou se fa-
brique pour répondre au fonctionnement d’un sys-
teme ou il s’intégre avec une spécificité pathologique
en sorte que le systeme familial continue de fonction-
ner. S’il se désigne fou de lui-méme inconsciemment
pour permettre au systeme de perdurer. Est-il pos-
sible de penser que le groupe social des fous soit une
réponse sociale a un fonctionnement particulier de la

13



société et qu’il puisse étre considéré comme un rouage
essentiel au sociétal, un élément qui puisse rendre
compte des failles du mécanisme global de ce monde ?

14



Survivante de la psychiatrie

Résistance aux traitements.

Hst-il possible aujourd’hui ou hier ou encore demain,
de devenir Sujet de son existence propre, d’étre ou
d’advenir enfin ce quelqu'un qui reléverait du soi et
non plus de lindividu objectivé par des dispositifs
de pouvoir qui enserrent, enferment et broient, geste
apres geste le petit quelquun de nous qui cherche a
étre juste lui-méme ? C’est cette clinique du pouvoir
qui s’exerce de Pextérieur qui nous forme chaque jour,
nous dresse par de menus actes matériels successif en
objet réifié d’un pouvoir qui impose une fabrique des
individus normaux a méme d’assurer la survie d’une
espece aussi transgénique que ses abeilles ou son mais.

Le premier des dispositifs de pouvoir qui s’exetce,
de savoir qui s’inspire, de savoir qui s’applique et de
pouvoir qui s’exprime, c’est bien cette fameuse fa-
mille qui nous suit, nous poursuit. De la naissance a
la mort, un groupe de personne lié a nous de facon
indéfectible se rappelle et nous rappelle sans cesse
que nous lui appartenons en premier lieu. Si des rap-
ports humains complexes se nouent, probablement
que la famille reste et constitue la matrice de pouvoir
biopolitique dirait Foucault la plus puissante encore
aujourd’hui. Condamnés que nous sommes a rester
enserrés dans ce petit réseau humain matriciel de

15



Porigine qui nous pourchasse et nous lie a une assi-
gnation d’identité non désirée, totalement subie de la
naissance a la mort, la famille reste 'axe premier du
pouvoir biopolitique, du pouvoir sur la vie exercée
dans ce monde, lui-méme enchassement de dispo-
sitifs disciplinaires a I'approche clinique et violente.
Premier élément dans la chronologie d’une tentative
irrépressible des dispositifs humains de contraindre
'autre a la soumission au pouvoir extérieur. Premier
dresseur du petit individu déja préparé a devenir objet
des pouvoirs qui s’exercent, fabriqué petit étre prét a
la clinique scolaire, prét a dire non de toute ses forces
a ¢tre sujet de sa propre existence, prét a tout pour
que ses congéneres eux-mémes préalablement dres-
sés, ses parents, soient fiers de leur objet du pouvoir
la famille est espace pervers par excellence. La ou
le sentiment, la manipulation affective font leur plein
effet dans le régime biopolitique. Foyer de toutes
les perversions, origine des psychoses adultes, la fa-
mille est 'espace pathogene par excellence du petit
fou résistant en devenir. Contrainte effective, affec-
tive, contrainte matérielle, immatériellement irrémé-
diable pour celui qui ne sait s’en extirper. La famille
est le premier pilier de la fabrique du non psychiatri-
sé, le premier volet essentiel de la trilogie école-ca-
serne-cimeticre, de la triade école-usine-prison ou en-
core du fabuleux triptyque école-entreprise-réussite.

Résistante aux traitements familiaux, la clinique sco-
laire non plus n’eu pas ma peau et je parvins a rester

16



dans cet environnement de savoir apposé, formant
et in-formant le petit étre que sans consentement a
la fabrique d’un petit travailleur de demain point de
salut, point de récompense, point d’issue hors de
cette soumission a ce dressage minutieux des gestes,
des paroles et des postures du petit étre en mouve-
ment appelé a devenir objet docile d’'un capitalisme
au cycle véreux. Résister au traitement biopolitique
fest-il pas finalement la réussite dans ce combat
qui se mene jour apres jour, de ne pas laisser ce sa-
voir clinique, créé lentement par sédimentation de
sciences humaines analysant siecles apres siecles le
fonctionnement de I’étre humain, de ne pas laisser
ce pouvoir sur la vie agir par dressage clinique basé
a I’évidence sur les sciences de 'homme, construire
peu a peu cette fabrique de 'objet humain dressé et
psychologiquement mutilé de son statut de sujet ac-
teur de sa propre vie. Résistante biologiquement aux
traitements de ces dispositifs de savoir et de pou-
voir exercé sur le petit étre humain, résistante a cet
usage inhumain de I’étre humain, a cette gouvernance
de lautre entravant toute gouvernementalité effec-
tive, me voila petit étre fou, petit sujet fou résistant,
cherchant a entraver cette clinique qui simpose qui
m’in-forme et tente de me créer petit objet normo-
pathe du dispositif. C’est cette école de laquelle je
suis rejetée une fois pour précocité, a 11 ans, une
fois pour révolte inavérée, a 17 ans, qui me lais-
sera le choix de réussir sans linstitution discipli-
naire, sans l'exercice du pouvoir et juste I'acces a

17



cette information brute, juste l'accés aux don-
nées et sans l'exercice de ce contrdle disciplinaire
sur les corps, en me disant : « Si vous ¢tes si maline
que ¢a, votre bac passez-le par correspondance ! ».

Et me voila, en juillet 1998, avec un bac obtenu par
correspondance, un an de salaire de baby-sitter et une
petite vie de squatteuse chez les petits consomma-
teurs de haschich de la jeunesse argentée parisienne.
Pour une petite naissance dans la petite banlieue d’Au-
bervilliers a la maternité de la Roseraie. A 18 ans, me
voila sur le chemin du devenir soi, d’une éthique de
Pexistence que le pouvoir biopolitique contemporain
ne cessera de tenter de casser. Cest peut-Etre cette
tentative d’exercice d’un pouvoir et d’un savoir qui lui
est associé qui explique qu’a ce moment, un choix dé-
libéré de résistance aux traitements cliniques de I'ins-
titution scolaire et de I'institution familiale et le départ
loin de ces deux dispositifs disciplinaires majeurs par
choix biologique de résister a leurs injonctions d’au-
torité. Les enserrements futurs promis par I’école par-
viennent a me convaincre que la vie par soi-méme, la
liberté d’action et de micro-actions permettent peut-
étre d’advenir soi la ou tous ont choisis d’advenir 'ob-
jet, le sujet normal, normalisé, usiné dans la fabrique
des individus contemporains, de petits étre qui ont
admis que ce refus d’eux-mémes, que ce contrat entre
le déni de soi, le refus du Sujet constituait le prix a
payer de la survie en société organisée par des dispo-
sitifs de pouvoir auxquels les savoirs sédimentés des

18



sciences humaines ont légué des systemes entiers de
contraintes micro calculées qui tout en faisant perdre
leur liberté d’action aux petits ¢tres humains insérés
dans ces dispositifs ou les savoirs successifs ont pet-
mis cette mise au point de techniques de controle des
gestes humains et de création d’étres vivants modelés
selon la forme voulue dans un comportements pré-
programmé, programmable et prévisibles et prévi-
sionnels d’'un environnement humain extérieur ou le
petit étre ainsi fabriqué saura s’insérer et se modeler
pour étre utilisé dans le dispositif de pouvoir suivant.
Peut-étre par volonté ou par courage d’étre moi, peut-
étre par refus de 'aveu d’une faute interne que je sais
non a apposer a ma responsabilité personnelle mais
a mon caractere d’étre pensant et a méme de créer
sans forcément reproduire et résister biologiquement
par la folie exprimée au désir de ce monde de m’en-
serrer dans une fabrique des individus normalisante
et normalisatrice ou toute capacité a créer s’avérait
niée pour moi et pour les autres. Ce choix de rester
dans la marge d’une société usinant des étres ampu-
tés de leur liberté créatrice est restrospectivement
celui d’un étre résistant biologiquement et consciem-
ment a des dispositifs de pouvoir désireux d’entraver
I’étre pensant créateur que j’étais devenue trop jeune.

Des années de pédagogies alternative des années
1970 avaient permis I'apparition d’un étre agissant et
pensant de facon autonome a 5 ans, en 1980, et tout
un systeme de dressage des consciences s’est opposé

19



d’un coup d’un seul a cette volonté créatrice et a tenté
de 'enfermer dans une opposition a la conscience et
aux actes a laquelle une résistance de fait s’est expri-
mée. Biologiquement, éthiquement, et consciemment
inadapté a une agrégation de dispositifs de pouvoir
qui par leur usage du savoir et des techniques qui y
sont associées ont tenté de violer la liberté de pensée
et d’action de la petite Agat normale mais pas not-
malisable face a des institutions normopathisantes. Le
déclic de la résistance biologique au traitement so-
ciétal a peut-étre débuté l1a pour prendre réellement
forme humaine a I’age adulte quand, a 18 ans, je fais ce
choix de la vie en marge dans les petits marchés noirs
des drogues parisiennes. Survivante d’un systeme ré-
ticulaire et organisé d’oppression dépouvoirisante et
désenserrée de ce totalitarisme étatique qui tente de
s'imposer sur les petits Etres pensant et agissants, je
refuse d’avouer ma faute originelle de la pensance
par soi pour soi et pour les autres et choisis de vivre
en parallele de cette usine a travailleurs de bois.

Survivante d’un systeme psychiatro-asilaire a ciel ou-
vert, biologiquement inadapté au biopouvoir s’exer-
cant sur les consciences, a I'isolement sans contention
dans un environnement humain déraillant, la petite
Agat de 18 ans a choisi la vie et Pespace de la liberté
de pensées quitte a vivre dans la marge du systeme
oppressif refusé initialement. Résistante au traitement
sociétal, a 21 ans il faut partir sur les routes pour la
vie, la marginalité biologique commence a se décla-

20



rer. Voyage pathologique de quelques mois, de Bor-
deaux a Marseille, de Bruxelles a St-Nazaire, de Blois
a Paris, dans une ambulance psy. Me voila a présent
intégrée au systéme pyschiatro-asilaire sans ciel ou-
vert : ’hépital Maison Blanche de Neuilly-sur-Marne.

Février 2001 : la petite résistante aux électrochocs
de savoir et de pouvoir, fait une entrée sans fracas
dans la résistance aux électrochocs du pouvoir psy-
chiatrique en pleine hospitalité générale parisienne.

Le devenir sujet ou objet d’un dispositif psychiatrique
qui se pose a moi, cette quéte d’une liberté de pensée
réelle et effective, devient violence psychologique de
Iinstitution qui cherche a redresser I'étre maléfique
que je suis devenue par mon départ de la civilisation
des travailleurs de bois. Le petit lutin s’est rebellé et le
systeme psychiatro-asilaire du biopouvoir a ciel ou-
vert est bien décidé a le remettre dans ce droit che-
min des petits travailleurs de bois ou le petit lutin
commence a faire trop de dégats chez ses congéneres
destinés a faire perdurer cette usine internationale ali-
mentée par la fabrique des normopathes locaux. Petit
lutin éjecté de facon automatique par la fabrique des
normopathes quitte d’emblée l'usine internationale
psychiatro-asilaire et doit a présent bien faire, dire
faux pour réintégrer ou quitter réellement I'usine ou
petit lutin a généré assez de sédition comme ¢a | Mais
petit lutin Agat est bien décidé a rester loin de cette
usine internationale et fera son chemin loin des petits

21



travailleurs de bois dont la grande espérance de faire
perdurer usine locale et internationale au péril méme
de leur bois natif et constitutif d’eux-mémes, quitte a
retrouver sur son chemin du hasard de la vie quelques
petits travailleurs égarés dans les méandres de la pause
syndicale de Pespérance des lendemains heureux loin
de notre fabrique des normopathes de bois et loin de
notre usine internationale ou le petit lutin résistant a
la normopathie ambiante arrive a suffisamment étre
lui-méme pour mettre quelques pansements sur les
travailleurs de bois égarés sur le chemin de la margi-
nalité choisie. La résistance au traitement biopolitique
de la fabrique de travailleurs de bois, générerait-elle
des lutins biologiquement inadaptés au fonctionne-
ment de I'usine internationale « monde contemporain
» qu’elle releguerait dans un systeme de redressement
des consciences de bois ou les petits lutins marginaux
seraient a méme avec leur fabrique a pansements a les
coller parfois sur les jambes de nos petits travailleurs
de bois ? Mais 'usine internationale et la fabrique des
travailleurs de bois n’ont pas dit leur dernier mot et
cherchent encore a redresser petit lutin Agat | Et la
voila encore a travailler dans le numérique, dans le po-
ker, dans les bibliotheques, a vivre de squats en héber-
gements libertaires de 2005 a 2015... C’est au cours
de ces dix ans de chemin sinueux que des rencontres
viendront affirmer deux nécessités : la compréhension
de soi et du monde, I’écriture de soi et du monde et
le besoin de comprendre les autres, leurs trajectoires
de vie et 'urgence de dire vrai sur le caractere fou de

22



soi-méme. Assumer ma part de folie pour en faire un
pouvoir sur les autres et les emmener a la rencontre
d’eux-mémes devient depuis 2015 ce qui fait de moi
aujourd’hui une survivante de la psychiatrie et une
réelle activiste en santé mentale, ’élément perturba-
teur du systéme qui le révele a lui-méme, ce qui fait
que cette liberté offerte par la folie et son statut en
Occident rendent possible la liberté de la pensée tant
recherchée initialement et la réelle part de vie que je
conserve pour redonner le pouvoir d’agir sur soi et sur
les autres aux pairs mais aussi aux autres personnes
non concernées par la psychiatrie et le systeme social
et sanitaire. Quand on réalise a quel point on ne peut
se changer que soi-méme et partiellement les autres,
il ne reste plus que des personnes aux trajectoires de
vie qui valent ce qu’elles sont, et ce qu’elles ont fait
dans un rapport entre leur action réelle et 'environne-
ment humain qui s’est depuis toujours imposé a elles.
Sila vie est une suite de choix, d’essai-erreur-appren-
tissage, la seule marge de progression est soi-méme.
L’action sur environnement humain estla réelle marge
de manceuvre que chacun ait pour changer réellement
quelque chose dans ce monde. En devenant et en res-
tant survivante de la psychiatrie, il s’agit de se changer
sol pour parfois parvenir a changer quelque chose en
les autres pour leur permettre d’advenir a eux-mémes
et marginalement changer les choses. Devenir sujet
extirpé des dispositifs peu a peu me pousse a extraire
ce qui chez d’autres bloque cette extirpation et cette
reprise de pouvoir sur eux-mémes et sur les autres.

23



C’est dans ce sens que survivre a la psychiatrie peut
rendre possible un mode de survivance de quelque
chose qui serait de 'ordre de I’étre humain affranchi
au maximum des contraintes libre de redonner espoir
et pouvoir d’agir a ceux qui les entourent. En ce sens
rester survivante de la psychiatrie peut rendre pos-
sible une forme d’espoir qu’un autre environnement
humain est possible. C’est la résistance aux traitements
du biopouvoir qui me rendent aujourd’hui survivante
d’une psychiatrie qui en croyant redresser des indivi-
dus, forme des objets du pouvoir psychiatriques a peine
a méme de réintégrer les autres dispositifs de pouvoir
de son systeme biopolitique et a jamais non-sujet de
leur propre existence. A cette alternative de rester
condamnée au statut d’objet du pouvoir psychiatrique,
jai tenté la réintégration des autres dispositifs pour fi-
nalement rester survivante naviguant en direction de
mon propre sujet de pouvoir, forgeant sa propre gou-
vernementalité par la retroaction entre la construc-
tion de moi en tant que Sujet recouvrant son pouvoir
d’agir et la construction des autres en tant que Sujet
en passe d’¢tre dans le devenir soi constant nécessaire.

Finalement, la résistance au traitement du pouvoir
biopolitique ne serait-elle pas la clé d’'une subjec-
tivation réussie, la seule voie pour devenir soi en
considérant et acceptant réellement que la condi-
tion de marginalité désirée et non subie est le seul
moyen de devenir soi et non un étranger a soi méme.

24



Transmettre le vécu intérieur

La littérature a cette force de transmission du vécu
intérieur, que peu d’arts peuvent revendiquer. En
entrant dans la psyché humaine, ’écrit propose un
immersion dans un univers psychique. La littérature
c’est I'art des mondes intérieurs et la folie celui des
désordres et chambardements intérieurs. Alors, si les
fous écrivent souvent c’est probablement pour pat-
venir un jour a faire passer leur vécu, a faire savoir ce
que peut étre de vivre par moments avec des créations
psychiques intérieures, parfois envahissantes, parfois
présentes, parfois non et pour faire savoir aussi ce
qu’est le vécu de cette concomitance de vie intérieure
forte et de vie extérieure. C’est aussi peut étre pour
faire savoir, encore plus que de ce que ¢a produit en
sol, que le fou est généralement conscient de sa folie
et de sa vie extérieur dans une simultanéité, et une
prégnance qui 'envahit. Il veut dire ce qu’est de vivre
avec des créations psychiques qui se surimpose au vi-
vant, qui “entrave la communication” diraient les psy-
chiatres. C’est le récit de ce qu’est cette vie avec a la
fois une explosion intérieure de créations oniriques
et a la fois un monde extérieur qui continue a fonc-
tionner comme toujours il le fait, que je tente de faire.

J’ai commencé a écrire pour répondre a des amis
sur cet avant et cet apres. C’est a la sortie de ma
premiére hospitalisation que certains m’ont deman-

25



dé : “Mais qu’as-tu vécu a ce moment-la ?” ; que j’ai
décidé d’écrire. Pour faire savoir ce que j’avais vécu,
jai trouvé ce médium comme le plus approprié a
la description fine de ces périodes de vie paralléles.
L’idée de la transmission de ce que peut étre cette vie
avec ce parallélisme de vie onirique et commune en
simultané et dans la durée me poussa alors a écrire.

Commence alors une période de plusieurs mois ou
jécris sur le contenu méme de mes créations psy-
chiques. J’éctis tout ce qui m’a traversée, passé par
Pesprit. Des perceptions auditives, visuelles voire ol-
factives et physiques, a ’énergie que je mettais a en-
trer dans une démarche mystico-chamanique. Jai écrit
un récit brut de mes psychoses. 90 pages de créations
psychiques et oniriques. Faisant uniquement appel a
ce qui est coutume de relever de la folie, je laissais
de coté encore la dimension de vie extérieure. Je
voulais coucher sur le papier le contenu de ma folie
pour ne pas oublier. De peur qu’il disparaisse tota-
lement, ce qu’il faisait peu a peu, j’écrivais frénétique-
ment ma démarche, mon chemin par lequel je m’étais
volontairement infiltrée, engouffrée dans la folie.

Aujourd’hui, ce texte que je reprendrais un jour, a in-
téressé artistes et psychologues. Mais j’aimerais le re-
prendre méme si bien des souvenirs se sont effacés.
Pour mieux accéder a moi-méme, pour mieux com-
prendre le sens de mon onirisme aujourd’hui enfui.
Mais quoi qu’il en soit, avoir une trace de cette vie

26



parallele reste quelque chose dont je suis heureuse.
Expulser ces créations pour leur donner un sens, re-
trouver la démarche par laquelle on choisit par mo-
ments de donner place a la folie de s’y engouffrer,
retrouver le sens de cette démarche dans notre vie au
sens large reste un moteur d’un aller mieux. Comme
regarder une vieille cicatrice, relire ce texte fait de
moins en moins mal et permet de voir le réel tel qu’il
a ¢été sans les langues de bois et doux euphémismes du
“quand j’étais mal”, au moins vis-a-vis de soi-méme.

27



L’aveu par Pécriture de soi : Pautobiographie en
psychiatrie

Il semblerait que I’aveu autobiographique du fou,
constitue une forme de « super-aveu » spontané et ex-
haustif qui requalifie le fou en « fou-pas-si-fou » pour
Pinstitution et la société et qui peut constituer un sé-
same pour l'insertion sociale. Dans mon cas spécifique
de sujette « folle », peut-on patler d’une forme d’aveu ?

L’écriture autobiographique est une pratique tres
répandue chez les personnes atteintes de patholo-
gie psychiatrique. Que ce soit a travers des ateliers
d’écriture réalisés au sein des structures médico-so-
ciales ou par un exercice libre du récit de soi par
l'autobiographie, de nombreux malades psychiques
se prétent a cet exercice de retour littéraire sur soi.

Aujourd’hui, ce phénomene de Iécriture de soi des
petsonnes connaissant ou ayant connu une schizo-
phrénie, un trouble bipolaire, des états limites, ou
d’autres pathologies psychiatriques graves, prend
une autre ampleur avec la publication de leurs ré-
cits autobiographiques. Ainsi, une dizaine d’auto-
biographies de ce type paraissent chaque année en
France et ce, depuis une dizaine d’année. Ces écrits
autrefois confinés au seul domaine de l'intimité de
leur auteur deviennent des livres édités. Accom-
pagnent ce mouvement, des révélations de la part
de personnalités se déclarant malades psychiques.

28



Ces deux faits posent la question de la fonction pour
ces auteurs et personnalités de cette démarche de ré-
cit de soi. Pourquoi écrire son autobiographie lorsque
I'on est atteint d’une pathologie psychiatrique ? Est-
ce la une action politique visant a faire reconnaitre
comme acteur de la société les personnes atteintes
de pathologie ? Est-ce une action cathartique visant
a alimenter un processus de rétablissement ? Entre
tentative de gouvernement de soi et tentative de gou-
vernement des autres, ces questions, qui se posent
pour I'ensemble des personnes atteintes auteures de
leur autobiographie, se pose également pour moi,
malade psychique passée par plusieurs écrits de soi.

C’est par analyse de ma propre démarche que je vais
cherchera éluciderle role de Iécriture de moi dans mon
parcours que celui-ci soit perceptible un parcours de
rétablissement ou comme un processus de subjectiva-
tion. Le rétablissement et la subjectivation sont deux
¢éléments en interaction et ne peuvent réellement se dis-
tinguer dans une (re)-construction de soi. Ce sera donc
ama démarche d’écriture que je vais m’intéresser et des
liens de cette écriture de moi avec ma subjectivation.

Pour observer ce phénoméne d’autobiographie,
je me demanderai s’il est possible de considé-
rer ces écritures autobiographiques d’un sujet
« fou » comme une forme de P’aveu, tel que dé-
crite par Foucault dans “Mal faire, dire vrai”.

29



Et plus loin, le systeme psychiatrique et plus large-
ment la société néolibérale pousseraient-ils la per-
sonne ayant connu la maladie et I'institution psychia-
trique a se livrer a un retour sur soi dans une forme
d’aveu proche de celle théorisée par Foucault ? Pour
répondre a nos deux questions nous examinerons
notre expérience personnelle de I’écriture autobiogra-
phique, et chercherons dans la compréhension sub-
jective de celle-ci a déterminer s’il s’agit d’une forme
nouvelle d’aveu que la société imposerait a ses sujets
« fous », en la confrontant a la notion d’aveu de Fou-
cault principalement développée dans son cours don-
né al’Université de Louvain en 1981 : Mal faire, dire vrai.

Ma démarche d’écriture

C’est en 2001, a 22 ans que je suis internée pour la
premiére fois en psychiatrie. Le diagnostic de psy-
chose tombe assez rapidement et se crée alors un
fossé entre mon moi révé d’avant linternement
et mon moi réel de malade psychique alors en-
fermée. Se crée a ce moment une sorte de pro-
bleme d’acces a la vérité et au réel vécu par sa trop
grande brutalité pour étre alors audible pour moi.
Je deviens un étre inconnu de moi-méme car inac-
ceptable dans son nouveau statut de « folle ».
Commence alors un long cheminement qui per-
met une conscientisation progressive de ce la so-
ciété fait ou veut faire de moi en tant que per-
sonne atteinte d’une pathologie psychiatrique.

30



Puis, viendra plus tard apres admission de cette
assignation, une résistance a cette unique percep-
tion de moi comme sujet « folle » et parallelement
pourra se matérialiser quelque chose de 'ordre d’un
processus de rétablissement. Ce parcours de subjec-
tivation brievement décrit et ce processus conjoint
de rétablissement, tous deux imbriqués, sont émail-
lés de période d’écriture sur moi qui me permettent
de me former mon identité. L’écriture a eu pour
fonction pour moi de faire sens aux expé-
riences vécues et de « faire de P'individu, un su-
jet », comme le souligne Lainé (Lainé, 1998). Cest
a travers I’écriture que j’ai pu me réapproprier mon
étre et me transformer en sujet de mon existence.
Comme le signale Bruner, « la construction de soi est
un produit du récit biographique » (Bruner, 1991),
Pécriture sur soi permet 'avénement du sujet.

Le premier écrit d’une centaine de pages que je pro-
duis est réalisé en 2003. Sorte de voyage onirique
dans le domaine de la folie et du délire, Une petite
voix est le récit détaillé de la psychose qui m’enva-
hit en 2003. La premicre fonction de ce récit oni-
roco-délirant est de fixer des souvenirs de contenus
psychotiques qui semblaient s’enfuir chaque jour un
peu plus. De peur de ne plus accéder a ces contenus
psychiques, je décide de les coucher sur papier avant
qu’ils n'aient totalement disparus de mes souvenirs.

Ce texte est une forme littéraire brute du délire.

31



Malgré la mise en intrigue propre au contenu méme
de la psychose, le texte est assez décousu et peu li-
sible pour qui est extérieur a P'univers de la folie. Cette
écriture a une fonction cathartique mais aussi la fonc-
tion de faire vivre ce qui était interdit de s’exprimer
dés lors. Comme pour garder une trace de quelque
chose interdit a vivre, jexpulsais les éléments déli-
rants que les traitements faisaient disparaitre et que
linstitution m’interdisait de faire vivre. Il s’agissait
aussi de comprendre ce qui s’était passé en moi dans
cette période, et de donner du sens a une expérience
brute que le systéeme psychiatrique contraignait a ou-
blier et a rejeter comme non-porteuse de signification.

Le deuxiéme écrit date de 2005 et est un roman auto-
fictionnel. Je ne [ai jamais revu est une autofiction qui
sera publiée 10 ans plus tard. 1l s’agit tout d’abord, d’un
hybride entre récit d’une vie psychique « délirante » et
récit d’'une vie psychique « normale ». Signifiant par
la la possibilité de la psychose dans 'univers du récit,
cette forme de perception, délirante, pose question
sur Porigine des éléments du récit dans le réel, dans
la psychose ou dans I'imagination non-psychotique.

Pour tenter d’étre fidéle a ce qui m’a animé au moment
de Pécriture, il apparait que le recours a I'autofiction
et non a l'autobiographie « fidele », se soit imposée
par le fait que les souvenirs de la période m’appa-
raissaient par bribes, quil me semblait impossible de
rester fidele a un réel difficilement accessible dans

32



sa vérité et que imagination créait un lien entre des
faits de I’histoire de ma vie pour lesquels il m’apparais-
sait impossible de trouver un sens directeur global. J’ai
donc opté pour l'autofiction qui a permis de retrans-
crire une démarche, un sens du récit, une construction
narrative proche du ressenti de mon vécu. 1l s’agit donc
plus d’un récitd’uneintériorité a travers des événements
parfois réels, parfois fictionnels mais produisant sur
cette intériorité I'effet réellement ressenti a 'époque.

En taisant la psychose chez moi dans le récit mais
en faisant revivre la vie psychique vécue a cette
époque par ce jeu entre événements réels et fiction-
nels, cela permettait de partager mon expérience de
la folie tout en éludant le caractere psychotique chez
moi. Sorte de démarche de partage de ma vie psy-
chique, partage qui m’apparaissait impossible a réa-
liser pleinement quand 'on dresse le mur du normal
et du pathologique entre les expériences humaines.

1l s’agissait d’'une démarche de présentation de soi
comme sujet. Sorte d’étape de présentation de soi
a sol, car je n’ai pas cherché a publier dans un pre-
mier temps, préalable a une étape de présentation
de soi aux autres. Avec toujours a I'idée de ne pou-
voir présenter abruptement la folie au lecteur parce
que cette énonciation aurait créé un fossé entre lui
et moi, difficilement dépassable, cet écrit a eu une
fonction dans mon regard de moi sur moi. Il m’a
permis de voir ou je devais introduire de la fiction

33



pour ne pas étaler la folie, et donc ou se situait la fo-
lie chez moi. Ceci m’a permis d’en faire une part de
moi-méme et de ne pas me résumer a elle, élément
important pour mon rétablissement a venir alors.

Alors il est possible de se demander pour-
quoi vouloir transmettre son vécu psychique
a dautres ? Pourquoi ne pas chercher a trans-
mettre des faits réels mais un vécu psychique ?

Je pense que je voulais deux choses : répondre a
une injonction sociale qui me demandait qui j’étais,
et ce que javais fait, en lien direct avec ma dispati-
tion, mon hospitalisation et la pose d’un diagnostic.
Une sorte de question des proches de I'époque qui
demandaient indirectement et tacitement a me justi-
fier sur cet épisode, et que je transposais sut le corps
social dans son ensemble comme demande globale
de justification sur moi-méme. Et ensuite, si j’ai choi-
si de transmettre un vécu psychique et non des faits
réels c’est bien parce que la réalité n’est perceptible
et nexiste que par la perception que nous en avons.
Qu’importe au fond les faits, 'important était de dire
ce que javais vécu et ce n’est pas par des faits bruts
que cela s’avérait possible, mais par des faits travestis.

Le troisieme écrit est une nouvelle : « Anton ». 11 date
de 20006 et fait environ 15 pages. Il ne s’agit plus la
d’un récit de soi dans le passé mais d’une projection
de soi dans le futur. Sorte de démarche d’écriture de

34



ce que je pourrais étre si je persistais dans Pécriture.
L’histoire repose sur une romanciere qui utilise les élé-
ments délirants de sa psychose comme éléments fic-
tionnels du roman. On voit bien la encore le jeu entre
délire et fiction qui est en question dans les écrits.

Peut-étre peut-on penser que Pécriture de la fiction
permet au sujet fou de faire vivre son délire psycho-
tique hors de lui-méme dans un jeu de communica-
tion de celui-ci a ceux pour qui il est inaccessible, mais
aussi dans un jeu de survivance de cette psychose qui
meurt chaque jour un peu plus sous effet des traite-
ments médicamenteux et dans un jeu de valorisation
du délire en quelque chose de positif : I’écriture litté-
raire. Ce texte posait donc les questions de mon avenir
comme sujet fou, de la communication des éléments
délirants a I'autre, de la survivance de cette part de
moi-méme que linstitution psychiatrique rejette to-
talement et de son utilité pour moi et pour d’autres.

Le quatriéme écrit aujourd’hui inachevé est la maté-
rialisation de 'ambition précédente de faire vivre les
éléments de psychose dans des récits. Inspirée par des
personnages fictifs issus de mes épisodes délirants, ce
roman visait a les faire vivre sur papier, ne sachant com-
ment gérer le deuil de ces « amis imaginaires » que la
médecine me volait. 11 s’agissait également de travailler
mon aptitude a la création littéraire telle que je la per-
cevais, pur produit d’une imagination non-délirante.

35



On voit bien la le role de la psychiatrie qui en nom-
mant mon imagination psychotique comme patho-
logique me la fait entrevoir comme sans valeur et
Pexclut comme source légitime de Iécriture littéraire.
Je percois alors les éléments de la psychose comme
des objets non-créatifs, non-artistiques, alors qu’ils
constituent au méme titre que les éléments tirés au
forceps a I'imagination bridée du romancier, des élé-
ments de fiction littéraire créatifs. Il y avait la aussi
pour moi I’idée de sortir de ’étiquette de « folle
» , pour accéder a celle d’écrivain uniquement.

Cette tentative d’écriture fictionnelle pure, alimentée
par les éléments de délires psychotiques échouera
pour la simple raison que j’ai vécu la réalimentation
de ma psychose comme une mise en danger. Le re-
cours méme a I'imagination sera vécu sur un mode
ou je me sentais a tout instant au bord du précipice
de la psychose. Ceci m’amenera a aller, en bonne
occidentale, vers la raison et vers des études a vo-
cation de recherche scientifique, vers la rationalité,
la vérité etc. Cette démarche de recherche sera éga-
lement motivée par une volonté de comprendre le
monde apres avoir compris une part de moi-méme.

L’aveu psychiatrique chez Michel Foucault

« L’aveu est un acte verbal par lequel le sujet pose
une affirmation sur ce quil est, se lie a cette vé-
rité, se place dans un rapport de dépendance a

36



I'égard d’autrui, et modifie en méme temps le
rapport quil a a lui-méme » (Foucault, 2012).

Par cette courte citation se dégage les enjeux de I'aveu.
Celui-cia pour Foucault cinq dimensions principales
quenousallonsexplorerpourledomainedelapsychiatrie.

Tout d’abord, 'aveu est la déclaration d’une faute
commise. Quelle faute a donc commise une personne
atteinte de maladie psychiatrique pour que tout aulong
de I’histoire de la folie, il y ait cette présence de I'aveu
face au psychiatre, psychologue, psychothérapeute,
psychanalyste etc. ? Est-elle sa folie ou sa non-recon-
naissance de sa folie ? Si comme nous le dit Fou-
cault en 1981, « tout au long de I’histoire de la psy-
chiatrie, on ne peut étre fou et avoir conscience
qu’on est fou », la reconnaissance de sa folie vaut
guérison ou tout au moins cheminement vers la
guérison. Ceci fait qu’en psychiatrie, ’aveu est « une
piece décisive dans I'opération thérapeutique », il si-
gnale le malade comme guéri ou guérissable. La faute
commise et que le fou doit avouer et donc sa folie, ce
qui lui permettra de guérir. I’écrit de soi a donc ici va-
leur de reconnaissance de sa folie et de sa guérison avé-
rée. 1l s’agit pour le fou qui s’écrit de ne plus étre fou.

L’aveu pour Foucault c’est aussi le passage du non-
dit au dit, avec un non-dit porteur d’une certaine
valeur autre que son statut de vérité, quelque chose
de Tordre du caché, du moralement répréhensible.

37



La aussi, I'aveu psychiatrique : la reconnaissance de
sa folie, suppose (et pose) les manifestations psy-
chotiques dans 'ordre du moralement répréhensible,
dans l'ordre du mal. Mais si le malade doit avouer
sa folie, il ne doit pas avouer ses folies et en éta-
ler le contenu au grand jour. Créant une distor-
sion, une injonction paradoxale du type : il faut
avouer sa folie mais taire, nier, rejeter le contenu
de sa folie ; la psychiatrie place le malade en situa-
tion de devoir se dire factuellement, concrétement,
réellement en niant sa vie psychique, en limitant
son discours au réel rationnel, a la vérité extérieure,
et en reléguant le contenu psychotique au domaine
du moralement mauvais. On voit la le passage du
non dit au dit par I'exposition de soi de 'autobio-
graphie qui dans son modele littéraire cherche a étre
exhaustive, transparente et a traquer la part incon-
nue de 'auteur constitue a plein une forme d’aveu.

Laveu est également porteur d’un engagement au
vrai. Il s’agit pour le malade de dire vrai sur lui, tout
en restant dans P'injonction paradoxale précitée. Ceci
crée une position difficilement tenable ou le vrai doit
étre dit tout en taisant I'irrationnel. Le dire vrai dans la
religion chrétienne, comme nous le rappelle Foucault,
purifie et éloigne de cette vérité. 1l s’agirait par 'aveu
paradoxal du fou de I’éloigner de cette vérité, et de la
purifier, de le soigner en somme. On rejoint bien la,
la logique a 'ceuvre dans Popération thérapeutique de
I'aveu qui en faisant dire vrai sort le « mal » du fou.

38



La vérité du délire a par ailleurs, longtemps été en dé-
bat en psychiatrie et ce n’est que récemment que les
manifestations psychiques délirantes sont considérées
comme vraies par le corps médical apres avoir été
longtemps rejetées. Se pose la, la question du réel et
du vrai. Ces manifestations psychiques sont réelles et
vraies pour le malade, elle le sont aussi dans I'absolu
pour le monde et donc pour le psychiatre. Pourtant
bon nombre de patients de la psychiatrie actuelle sous
la pression de I'institution désignent encore ces mani-
festations comme fausses etirréelles, alors qu’elles sont
plutot de 'ordre de lirrationnel mais pas dans leur es-
sence mais bien dans leur sens, dans leur signification.

L’aveu en psychiatrie est donc un discours porteur
d’un engagement au vrai mais dans les limites de ce
que lautre-psychiatre admet comme vrai. Il s’agit
presque plus de s’engager a dire vrai alors qu’on est
fou que de réellement dire vrai. C’est en psychia-
trie a 'inverse de la justice pénale, 'engagement qui
est central aux cotés d’une vérité finalement secon-
daire. Par Pautobiographie, le patient réitere son en-
gagement au vrai, il se signale comme volontaire a
avouer et méme spontané dans la démarche d’aveu.

Drautre part, I'aveu est porteur d’une relation de
pouvoir et en ce sens couteux pour celui qui avoue.
Par I'aveu de sa folie, le patient « signe le contrat
asilaire », Pacceptation de l'enfermement. Des stig-
mates de ce fonctionnement sont encore déce-

39



lable dans nos institutions psychiatriques actuelles
sous la forme des modes d’hospitalisation : libre (avec
consentement) ou contraint (a la demande de proches,
médecins psychiatres ou représentants de I'Etat). 11
est ici clair que I'aveu (ou consentement) va détermi-
ner un mode d’enfermement plus ou moins répressif.

On peut se demander dans quelle mesure la conscience
et la reconnaissance de la psychose la rend moins
« dangereuse » pour soi ou pour les autres. Toujours
est-il que I’hospitalisé « libre » bénéficiera de possi-
bilités de sorties, de communications avec ’extérieur
élargies. En ce sens, 'aveu est « récompensé » encore
aujourd’hui dans linstitution psychiatrique, comme il
Pest dans les institutions pénales. L’autobiographie
en ce sens participe d’'une démarche de soumis-
sion a Pautorité institutionnelle et sociale, une
réponse a une injonction particuliérement forte
sur les personnes atteintes, un élément qui pour-
ra en faire des sujets pour le reste de la société.

De plus, ’aveu est porteur d’une requalifica-
tion de celui qui avoue. L’institution psychia-
trique incarnée entre autres par le psychiatre,
requalifie le fou en homme ou en femme sain(e).

Par 'aveu au psychiatre, le fou se libére du « mal » et est
requalifié pour la société. L'institution psychiatrique
objective Iindividu et le considére comme respon-
sable ou non de ses actes, en fait un citoyen libre ou

40



captif, le cantonne a étre objet de l'institution ou sujet
de la société par son jugement basé entre autres sur
I'aveu. L’aveu a un role décisif dans le jugement porté
par I'institution qui outre les diagnostics purement cli-
niques, consideére avec plus ou moins de respect 'indi-
vidu selon qu’il ait ou non avoué sa folie. Or le fonc-
tionnement en société de I'individu atteint de maladie
psychique n’est pas forcément indexé sur son regard
sur lui-méme et sur le fait qu’il se considere comme fou.

Plus largement, dans nos sociétés chrétiennes oc-
cidentales de gouvernement par la vérité, ou on as-
siste 2 une « croissance massive de 'aveu » et ou, «
cette croissance tend [...] a de plus en plus lier I'in-
dividu a sa vérité (]...] Pobligation de dire la vérité
sur lui-méme), a faire fonctionner ce dire vrai dans
ses rapports aux autres, et a s’obliger par cette véri-
té dite » (Foucault, 2012), la pratique de I'autobio-
graphie apparait comme une injonction sociale forte
pour qui veut se poser en sujet. 11 apparait que I'aveu
autobiographique du fou, constitue une forme de «
super-aveu » spontané et exhaustif qui requalifie le
fou en « fou-pas-si-fou » pour I'institution et la so-
ciété et qui peut constituer un sésame pour linser-
tion sociale. Dans mon cas spécifique de sujet
« fou », peut-on parler d’une forme d’aveu ?

Ma démarche autobiographique : un aveu fou-
caldien ?

4



En reprenant écrit par écrit ma démarche autobiogra-
phique, peut-on parler d’aveu au sens foucaldien? Ure
petite voix a été conditionné par le refus tacite de la
part de linstitution d’entendre le contenu de la psy-
chose et par I'idée que quelque chose s’y jouait quand
méme pour moi. Sans tentative de publication par
sensation que ce vrai-faux n’intéresserait personne,
malgré le tournage d’un court-métrage sur la base
de cet écrit, la dévalorisation du contenu du délire
par linstitution rejaillissait sur ma perception alors
hautement négative de I'expérience psychotique. 1l
s’agissait d’'un mal presque a expurger dans une dé-
marche de purification mais pas de communication,
ce qui nous ramene la totalement a I'aveu chrétien.

Je ne Lai jamais revu, est I'expression du contenu de la
folie mais sans I'aveu de la folie. S’y exprime une cou-
pure forte entre I'aveu de la folie et Ihistoire de la
manifestation de cette folie. Ces deux éléments m’ap-
paraissent alors inconciliables. Cette coupure se mani-
feste également par la recherche d’une vérité du vécu
psychique a travers un réel travesti sans que ’héroine
que j’étais de cette autofiction ne soit désignée comme
psychotique. Tout se passe comme si je transformais
le réel pour atteindre le vrai de la folie sans toucher au
précepte institutionnel du refus d’entendre le conte-
nu de la folie au prix d’un travestissement des faits.

Le discours de cette autofiction respecte également
le précepte de dire un discours rationnel. Le conte-

42



nu de la folie devient discours rationnel et vrai au
prix d’une transformation du réel. Ceci est une forme
de résolution de cette injonction paradoxale. Le pa-
radoxe est alors renversé : je dis que je ne suis
pas folle mais je dis vrai sur le contenu de ma
folie. Je respecte la totalement la dissociation
prescrite et me crée une forme d’aveu qui ré-
pond aux exigences de Pinstitution. En un sens,
je ne respecte pas la loi, ne pas parler de ses fo-
lies, mais je respecte I’esprit de la loi, dire vrai.

Abntonintervient plus tardivement lorsque je suis recon-
nue comme sujet ayant admis sa folie, ayant dépassé le
déni, je suis autorisée a devenir autre chose et a ne plus
me justifier. Je peux envisager de devenir quelqu’un
d’autre qu’une « folle ». Ceci m’améne a envisager
le métier d’écrivain et de m’y projeter tout en ne reje-
tant pas ma part de folie que l'institution me rappelle.

Ceci fait d’Anton un aveu programmatique. I/ ne m'a
pas parlé de toi, est un moment ou méme si I'activité
littéraire est recherchée, les éléments de la psychose
sont disqualifiés par moi-méme comme non at-
tistiques, comme non légitimes et comme non lit-
téraires. La qualité d’écrivain alors recherchée est
en lien avec une capacité a développer une imagi-
nation hors de la psychose. Comme si la psychose
ne pouvait contenir que du mauvais et que I'imagi-
nation psychotique n’avait pas la valeur artistique
légitime a lactivité créatrice. Commence alors a

43



s’éloigner 'aveu des folies pour entrer dans 'aveu
de la folie, elle-méme par le renoncement a ces det-
nieres. De ce fait, intervient une recherche et un
aveu de la vérité par la démarche scientifique qui
me fait passer mon temps a tenter de dire vrai...

Apparait dans ma démarche globale d’écrits une
construction de moi comme sujet, un processus
de réponse a linjonction paradoxale primaire de
la psychiatrie a ses patients qui se manifeste dans
I'aveu : dire que je suis fou sans jamais dire ce que
contient ma folie. Ainsi, a travers ces écrits j’ai ex-
primé d’abord le contenu de la folie dans lintimité
restreinte 2 moi-méme de Iécriture non publiée.

Puis, j’ai écrit ce qu’était ma folie sans admettre
étre folle, respectant ainsi ’injonction paradoxale
de Pinstitution. Puis, j’ai essayé de devenir ce sujet
qui se dit fou sans décrire sa folie tout en la conser-
vant, mais extirpée de son statut de psychose pour en-
trer dans celui de I'imagination artistique et littéraire.
Puis, j’ai admis ma folie sans plus aucun recours au
contenu psychotique par P'écrit a vocation de vérité
sur les sujets fous avec Iidée d’une these de docto-
rat a venir sur la Subjectivation du « fou » qui me ra-
meéne a une intention de dire vrai sur la folie, aussi
sur ma folie, mais pas sur le contenu de cette folie.

Ce parcours de 'aveu de mes folies a 'aveu de ma folie,
est révélateur du travail de I'institution psychiatrique

44



sur le sujet fou et ne saurait ni y étre réduit ni en étre
émancipé. Il est en quelques sortes une réponse a cet
aveu psychiatrique imposé en psychiatrie qui pose un
paradoxe qu’il s’agit de comprendre etauquelle foudoit
répondre pour pouvoir se construire en tant que sujet.

On voit bien la comment se constituer en su-
jet fou suppose la conformation a cette injonc-
tion de dissociation entre Pidée d’étre fou et
Pidée d’avoir des folies en soi. Ma subjectivation
est passé par la conformation au modele de linsti-
tution psychiatrique, et ce en dépit des résistances
réelles que j’y ai opposé : on constate aisément le
passage du choix de Pécriture de la folie-manifesta-
tion en niant la folie-maladie, au choix de I’écriture
de la folie-maladie en niant la folie-manifestation.

Se dessine tout au long du parcours d’écriture de
sol ce jeu subtil de coexistence impossible entre
la folie-maladie et la folie-manifestation et les dé-
tournements complexes en lien avec cette injonc-
tion paradoxale. Pourtant a chaque étape, en moi,
coexistaient ces deux formes que linstitution me
contraignait a séparer. Pour en revenir a I'aveu, de
mon expérience, on pourrait dire que I'injonction
a l'aveu de la folie-maladie est purement sociale et
institutionnelle et que l'injonction a I'aveu de la fo-
lie-manifestation est quant a elle une démarche per-
sonnelle presque cathartique, en tous cas une dé-
marche de construction de soi voire de résistance.

45



Et si 'aveu foucaldien possede par ailleurs un fonc-
tion de triage entre bonnes et mauvaises pensées,
C’est bien dans le domaine psychiatrique le tri entre
les pensées autour de la folie-maladie qui s’averent
bonnes pour institution médicale et les pensées au-
tour de la folie-manifestation qui sont mauvaises et a
taire ou au moins a rejeter. L’autobiographie a ce role
de triage et dans mon cas, cherche principalement a
résoudre cette injonction paradoxale de I'aveu en psy-
chiatrie. Et méme si d’autres éléments ont pu jalonner
ce parcours d’écrivant, la résolution de ce paradoxe
reste un des fils conducteurs flagrant de la démarche.

46



Le fou comme icOne de la résistance a la réifica-
tion

Etre fou est-ce étre soi ? Si, étre fou s’avere bel et bien
étre hors des normes d’une société qui s’est histori-
quement donné les moyens de réifier I’étre humain.
Si, le fou s’avere non plus étre le magicien dans son
onirisme effrayant. Si, le fou n’est plus Iidiot non
doué de raison logique noyé dans un pathos sans ho-
rizon intellectuel. Si, le fou est devenu lartiste mé-
connu et mal connu, il semble bien étre celui qui ré-
siste biologiquement, instinctivement, viscéralement
a la réification qu'impose des sociétés trop grandes
aux petits ¢tres que nous sommes. En ce sens et si on
admet ¢a, le fou est bel et bien celui qui cherche a se
défendre par sa nature résistante 4 une programma-
tion historique, civilisationnelle et spatiale a une réi-
fication inévitable dans les groupes humains étendus.

Biologiquement résistant au traitement sociétal, le
fou par nature contre-réifié, est 'un des rares a avoir
cette opportunité de vie de devenir lui-méme sans se
construire dans une usine a individus semblables. En
acceptant son statut de marginal de ce systeme grou-
pal étendu, le fou a le temps, parfois I'argent dans
certains pays, d’agir pour devenir lui, permettre aux
autres de devenir eux-mémes en leur redonnant es-
time d’eux-mémes dans leur condition marginale,
pouvoir d’agir et envie d’action sur ce qui 'entoure.

47



Et méme si on ne peut agir que sur ce qui nous en-
toure directement, le fou s’est dans son histoire de
vie I'opportunité biologique de résister aux oppres-
sions systémiques. Reste a sa charge opportunité
intellectuelle de résister volontairement a ce sys-
teme qui 'a mis en marge par exces de clairvoyance.

Et si, on admet tout cela, on arrive a la folie comme
I'un des paradigmes de la santé mentale. Le bien-étre
psychique s’apparente a la capacité qu’ont les uns
et les autres de rester dans la vie réelle et non de se
réifier existentiellement comme simple outil-rouage
d’une mécanique systémique, pour un salaire ou une
fortune, mais bien d’admettre ce choix de la vie bio-
logique de 'exclure réellement de la mécanique d’un
systeme sociétal qui fabrique des individus semblables
et admettre comme choix dans son esprit conscient
ce choix de son inconscient, de sortir d’une vie so-
ciétale inadmissible parfois, et d’étre résistant a un
ordre qui nous sort tous de la vie réelle. Tel I'enfant,
tel le trop vieux, tel I'adolescent sans place sociale,
lartiste, le génie connu ou méconnu, le boulan-
ger, la nounou, la femme de ménage, évoluant tous
dans de petits univers de vie de proximité. Le fou
a su rester dans une forme de réalité du « Small is
beautiful », dans la réalité d’'un mode de fonctionne-
ment du monde matériel et humain accessible et ad-
missible pour notre petit esprit. En conséquence, le
fou est dans la réalité de ce qu’il est, quand le not-
malopathe est dans une forme de réification mortelle

48



de son étre. Le fou reste résistant a oppression
systémique quand le normopathe s’est matériali-
s¢ lui-méme en outil d’une mécanique sociétale.

En conséquence, faut-il adapter les hommes au fonc-
tionnement d’un systeme en les fabriquant par des
institutions réifiantes d’outils humains qu’ils pensent
encore ou non ? Ou, faut-il réifier un systeme capisti-
calico-productif par les personnes qui y sont enserrés
? Peut-on imaginer un monde ou le fonctionnement
sociétal serait une production humaine d’un groupe
et non la recréation constante du méme phéno-
mene abétissant de fabrique d’individus en conserve
ayant pour objectif la conservation de leur fabrique
? Peut-on encore penser qu’hors de la marginalité
du fou, la perception du monde tel qu’il est réelle-
ment s’envisage encore ? Si oui, le fou est bel et bien
Iidiot. Si non, il est bel et bien le prophete sans pays.

49



Sortir du trou noir

Les troubles psychiques ont souvent leur lot de trous
noirs. Ces moments ou I'on se sent happé par quelque
chose hors du monde. Ces moments ou 'on aimerait
ne plus étre la, vivre mais hors du monde. Si le dé-
part, le voyage et ce que certains appelleront la fuite
fonctionne, c’est parce qu’ils semblent nous sortir
de nous-mémes. Ils paraissent pouvoir nous emme-
ner dans une autre vie que la nétre. Alors on prend
la route, les rues pour quelques heures, quelques
jours ou quelques mois. Le présent, le “a vivre” est
trop difficile pour étre vu en face comme on peut
y étre confronté parfois dans I'inaction ou l'attente.
Peut-étre que ceux qui partent ne révent
plus. Ils ne révent peut-étre plus d’un lende-
main meilleur et préfére quitter leur réel actuel

Comme un film insupportable, comme un cau-
chemar qui ne quitte plus au réveil et qui nous ab-
sorbe dans sa noirceur, la vie concréte peut s’avé-
rer tellement inaudible qu’il nous faut partir. Ce
vrai de la vie que 'on mene, cette réalité trop sen-
sible et pourtant pas encore intelligible, on est pat-
fois obligé de partir pour ne pas la voir, pour ne
pas la sentir et la ressentir. Mais un jour, il faudra.

Alors on espére ne grappillant parfois que des bouts
de vérité sur soi et les autres que I'on parviendra

50



un jour a se voir, a accepter ce que l'on est et ce
que les autres renvoient sur nous. Chaque seconde
de conscience sur soi est une victoire de recon-
quéte de qui nous sommes. Parfois, on se sent soi,
on parvient a s’aimer méme un peu dans le regard
de Tautre, dans le sien méme. Mais souvent, ce mur
qui se dresse avec inscrit en énormes lettres qui 'on
est, terrasse et effraie jusqu’a devenir infranchissable.
Et i faudra avec le temps le dépas-
ser pour cesser de le contourner, pour ces-
ser de faire demi-tour, pour cesser de partir.

51



Réaliser ses réves quand on est fou

Souvent quand un psychotique se prend a réver, les
gens autour commencent a paniquer. Comme si se
projeter dans une autre vie dans un ailleurs, dans un
lendemain autre pouvait étre le signe que le mal ar-
rive. Comme si réver c¢’était déja délirer. Pourtant la
psychose est aussi peut-étre la réponse a cette frac-
ture initiale des réves et des aspirations profondes.

C’est peut-étre ce monde qui a dit non a ces ambi-
tions pas forcément démesurées mais profondément
ancrées qui a suscité des sorties du réel temporaires.
La folie, ce petit mécanisme du trop-plein d’émotions,
de Péclatement de soi, de la sortie du réel par le fra-
cassement, c’est aussi la réponse du corps a I'inadmis-
sibilité du réel. Et cette inadmissibilité elle est forcé-
ment intimement liée a nos réves pour nous-mémes.
C’est 2 mon sens, le noeud essentiel de cette sortie du
b
monde et cette entrée dans les créations psychiques.
C’est ce décalage trop grand entre ce que 'on vou-
drait pour soi et ce que le monde nous réserve aussi
qui fait sortir du réel. En ce sens, la psychose est la
maladie de I'inconformité de ce que I'on veut pour
soi et de ce que l'on peut pour soi-méme. Alors on
quitte ce monde, temporairement, violemment, avec
la méme violence que celle qui s’est imposée a nous.

52



Puis, apres ces réves dégus, il y a Paspiration a étre
dans ce monde qui est contrariée par une société qui
nous a relégué a linstitution psychiatrique, qui nous
a confié a des soignants qui nous conseillent d’aban-
donner le peu de réves qu’il nous reste. Comme si,
s’oublier allait nous permettre d’aller mieux. On
tombe dans une survie émotionnelle a ce que l'on
est ; certains s’y perdront. A titre personnel, j’ai tou-
jours tenté de réaliser quand méme mes réves, méme
si j’étais psychotique, méme si il ne fallait pas. Et ces
petites réalisations sont de ces petits moments bien-
faisants qui composent le bonheur. Pas un bonheur
idéal et absolu mais juste ’addition de ces moments
ou Pon se sent bien. Il ne faudrait jamais abandon-
ner ses ambitions pour soi, celles que la psychiatrie
et sa société criminalisent. Non, il faut les laisser
se vivre pour peut-étre par moments accéder a une
forme de joie méme fugace. Malgré les risques que
cela implique selon Penvironnement des fous, tenter
de s’accrocher a leurs réves est aussi important que
pour tout-un-chacun. Pour vivre du bonheur momen-
tané, pour devenir soi quitte a se braler parfois. Cesser
de vivre ne doit pas étre une option méme pout nous.

53



Faut-il se révolter pour se rétablir ?

Souvent, les professionnels, les pairs, les
personnes  intéressées par la  question du
rétablissement me demandent comment j’ai fait pour
me rétablir de ces voyages répétés dans les univers
paralleles de la folie. Alors bien sir, j’ai acquis une
forme de conscience de moi-méme, j’ai appris a pra-
tiquer une forme d’observance de moi-méme aussi,
jai écrit sur moi-méme, j’ai parlé et me suis vue en-
tendue dans les yeux de personnes qui m’inspiraient
énormément de respect et d’amour et qui m’aimaient
et me respectaient en retour. Mais sur un plan plus
identitaire, je crois que je suis sortie de toutes formes
de déni quand j’ai compris que me rétablir était une
forme de victoire sur moi mais aussi sur le monde.

Un monde, des institutions qui m’avaient produite
comme femme folle, qui avaient réifié un concept
d’individu déviant malgré lui en moi, qui avaient ma-
térialisé mon étre comme un étre fou. Et cette assi-
gnation si forte, puisqu’émanant de la société et de
mon environnement dans son ensemble, je I'intégrais
peu a peu. J’étais dans une forme de marginalité subie,
dans un de ces espaces ou l'individu est nié dans son
essence, un de ces espaces ou ce n’est plus lui qui dit
qui il est mais les autres et leur norme oppressante.

Et finalement, pour sortir du refus d’avoir vécu des
moments de vie parallele, pour sortir de la négation de

54



mes créations psychiques, il a fallu que j’accepte cette
marginalité subie pour me 'approprier et pour mieux
la dénoncer. 1l a fallu que je me dise que j’étais bel et
bien biologiquement marginale, et que ce fait faisait de
moi une personne hors systéeme. Et finalement, ce fait
d’assumer cette dimension d’outsider, de personne
hors des normes, m’a permis de me créer en tant que
personne. Il ne s’agit pas 1a de promouvoir une forme
ou une autre d’auto-stigmatisation, mais bien d’assu-
mer la stigmatisation dont nous, les fous et les folles,
faisons I'objet, pour mieux la dénoncer, pour la mettre
en lumiére et s’en départir, pour ne plus s’embourber
dansles oppositions de normalité et d’anormalité, pour
ne plus se voir comme individu pathologique, mais
bien cerner a quel point, méme rétablis, nous sommes
I'objet d’'une oppression, par I'appareil psychiatrique
bien str, mais aussi par la société dans son ensemble.

Et il me semble que vivre au milieu des outsiders de
ce monde, des marginaux sous toutes leurs formes,
rejetés ou s’étant eux-mémes éjectés de la société,
m’a permis de me rétablir, d’entrevoir mon identité,
de comprendre ma force, d’avoir le courage de me
battre, etc. Et pour finir, je pense bien qu’on ne peut
se rétablir réellement sans prendre en compte le re-
gard du monde sur nous et s’y opposer fermement.

55



Table

«Et sije n’étais pas folle... » v 4
Le fou, marginal naturel ........cccoocvvieiciiniicinininiccnns 6
TPAAH e 11
Survivante de la psychiatrie ... 15
Transmettre le VECU INTELICUL ...ovvvriieceeeeiririicciereieseee e 25
L’aveu par Iécriture de soi : 'autobiographie en psychiatrie ...... 28
Le fou comme icone de la résistance a la réification ......c.ceeeevee 47
SOrtit dU trOU NOIL ceevviieicicirir e 50
Réaliser ses réves quand on est fou ... 52
Faut-il se révolter pour se rétablif ? .....cocvvvvivivinicinececciecns 54

56



Et si je n’étais pas folle

"La normalité et ma marginalité subie
sont pour moi comme

pour d’autres une source

de questionnements, de réflexions et

peut-étre méme d’angoisses sans fin.

Pourtant quoi de mieux en cette
premiére partie de 21&éme siécle

que d'étre folle 7"




